— 5] —

Par la suite, il semble qu’il a été délaissé (puisque l'on n’y
a trouvé aucune monnaie médiévale) au profit des chemins de
la plaine plus faciles d’accés et desservant les villages de
fondation franque ou féodale (Mons, Vaucelles, Beffecourt) dont
Pinstallation dans e bas a ét€ rendue possible par le drainage
des marais. Notre chemin n’a plus £ét& utilisé que par les
bficherons et les ermites de la montagne.

Mais en 1187, le souvenir de son importance passée le faisait
encore choisir pour délimiter un domaine de I’Abbaye Saint-
Vincent de Laon.

iLaon, le 20 Awvril 1967,
H. DELEROT.

Cette étude a paru également dans :
« Cahiers d’archéologie du Nord-Ests, fascicule n° 19,
94, rue Léon Blum, Laon (Aisne).

.

Les pratiques paiennes 3 Laon
a Parrivée de sainte Salaberge
au VIIe siecle

Pour compléter I'histoire de 'abbaye Notre-Dame la Profonde
et Saint-Jean de Laon, abbaye royale carolingienne, faite au
congrés l'an dernier, il est nécessaire d'éclairer la figure de
la fondatrice de ce monastére sainte Salaberge par une étude
de la situation religieuse a Laon, vers 640 4 son arrivée, nous
réservant dans une prochaine causerie d’apporter quelques
précisions, sur la famille de cette femme, qui sont susceptibles
d’expliquer les développements ultérieurs de notre cité.

Nous allons retenir aujourd’hui trois fragments de récits,
extraits de la premiére vie de sainte Salaberge, contenus dans
un codex de Pabbaye Saint-Jean, aujourd’hui disparu, mais
reproduits dans les Acta sanctorum de Y'ordre de saint Benoit
par Luc d’Achery et Mabillon, nous rapportant les prodiges
étonnants qui signalérent I'entrée de la sainte en notre ville.

D’abord aprés avoir décrit Laon, forteresse juchée sur une
haute montagne, entourée de puissantes murailles, et alimentée
a ses portes par des fontaines jaillissant perpétuellement pour
les besoins des hommes, des troupeaux et des chevaux, auteur
anonyme ajoute : «iLa ville fut tout illuminée des rayons du
soleil, & Tapproche. de cette vénérable femme et de ses saintes
moniales, si bien que 'évéque Attole se pressa d’aller au-devant
d'elles avec des hymnes et des cantiques »...



— 52 —

Le récit se poursuit en nous disant que « I'’évéque désirant
ofifrir, dés le lendemain, un repas de gibier aux voyageuses,
envoya ses serviteurs & la chasse dans la campagne. Or, les
chasseurs, rentrant a la nuit tombante, virent avec effroi sortir
de toutes les issues de la ville, des esprits d’une difformité
extraordinaire ayant figures d’animaux cruels et immondes :
taureaux, ours, cerfs, sangliers, Anes lascifs, suivis de lions
et de renards. Que comprendre d’autre, si ce n’est que 'antique
ennemi ne put supporter la sainteté et la force de la servante
de Dieu, et qu’il ne sut rien faire d’autre que de s’enfuir avec
ses gardes du corps ».

Enfin Pauteur raconte que dans cette ville «un antique
serpent exercait, avec une cruauté extréme, ses artifices, trom-
pant par ses astuces fous les petites gens, paysans et hommes
peu évolués, sans sens critique. Au cours d’un baptéme ido-
latre, ils invoquaient Pidole et au cours de jeux, au milieu
desquels se déchainait le diable en une bacchanale effrénée,
plusieurs homicides étaient perpétrés, Le démon agissait si
néfastement que les parents consanguins des victimes cou-
vraient de leur silence consentant le sang répandu, La présence
de la sainte délivra la ville de tous ces démons qui entretenaient
parmi les habitants de si misérables et pernicieuses coutumes ».

Les historiens du 17° siécle, y compris Dom Wyart, écartent
ces récits 4 cause, disent-ils, de leur grande naiveté. Or, au
contraire; cette arrivée légendaire, rapportée sous une forme
symbolique, nous fait assister & Pexpulsion «de notre cité des
cultes paiens qui s’y .faisaient, et mettent P'accent sur les
pratiques existant encore, consistant en immersions et ablutions
deau lustrale et se terminant par des sacrifices humains, sans
doute la noyade de la victime telle qu’on peut la voir, repré-
sentée dans le fameux chaudron de Gundrup.

De méme, une dizaine d’années avant, vers 630, a l'installa-
tion de Plrlandais saint Fiacre, au bois de Breuil (emplace-
ment de la Gare) par Cagnoald, alors évéque de Laon, nous
apprenons que la4 aussi «dans ce bois vivatent des bétes
féroces dévorant les passanis et dont les haleines empestaient
I'atmospheére. Saint Fiacre, par ses priéres, chassa de 12 tous
ces animaux -démoniaques ».

Nous sommes donc en présence d’'un deuxiéme récit presque
identique, dans le deuxiéme quart du 7° siécle. Mais ce n’est
pas tout, nous possédons un troisiéme document entre les
années 640 et 660, une lettre sermon de saint Eloi de Noyon,
grand ami de Cagnoald de Laon, ot il décrit abondamment,
pour d’ailleurs les interdire, toutes les pratiques paiennes et
cultes divers en vigueur dans la région, '

« Avant tout je vous interndis d’observer les coutumes sacri-
léges des paiens, celles des ” caraios” (qui sont des enchan-
teurs) celles des devins, sorciers et magiciens prédisant I'avenir.
N’allez pas les consulter méme quand vous é&tes malades, ne



— 53 —

vous préoccupez ni des augures, ni des éternuements, ni du
vol des oiseaux, qu'importe le jour olt vous quittez wvotre
demeure, ou le jour olt vous y retournerez ; pourquoi attendre
une lune pour commencer un ouvrage ? Ne vous livrez pas aux
calendes de Janvier, & ces choses néfastes et ridicules, a ces
” vetulos ” (ces enchantements oil les enfants font les vieux),
ces " cervulos” (ces enchantements d’hommes déguisés en
cerfs) et ces ” jotticos ” (qui sont des jeux diaboliques). Vous ne
disposerez pas sur des tables des mets pendant la nuit et
vous ne pratiquerez pas les présages sur les grues. Vous ne
croirez pas aux arbres qui purifient, vous ne vous assiérez pas
aux incantations. Abstenez-vous a la Saint-Jean, et & toutes
autres solennités des solstices, de vous rendre aux ” valla-
tiones”’ (ces jeux «qui se tiennent sur les pentes des collines)
a ces " caraulas” ces danses diaboliques (qui sont & l'origine
des caroles du moyen &ge). Vous n’invoquerez pas, par leur
nom, les démons, Neptune, Orcus (le dieu des enfers), Diane,
Minerve, Genius (le dieu de la génération). Vous ne chbmerez
pas les jours de Jupiter ou de Maia (c’est le nom de la déesse-
mére qu'on transformera parfois en Maria ni les jours de la
rouille et des rats. Vous n'irez pas aux enclos sacrés, ni aux
pierres, ni aux fontaines, ni aux arbres. Vous ne mettrez pas des
lumiéres au carrefour, aux déesses Trivia ou Bivia (les tfrois
déesses et les deux déesses que les Romains assimilérent a
Diane). Vous n’y déposerez pas des dons. Vous n’attacherez
pas au cou des hommes ou des animaux des liens. Vous ne
vous soumettrez pas aux eaux lustrales, vous ne ferez pas
d’incantations sur les herbes; vous ne ferez pas passer les
troupeaux par le trou des arbres ou le trou de la terre; les
femmes ne porteront pas au cou ou attachées a leur voile des
boules d’ambre qui sont des superstitions de Minerve. Vous ne
vociférerez pas a une éclipse de lune, vous n’appellerez pas
le soleil, Seigneur, et la lune, Dame, Vous ne croirez pas a la
fatalité, au sort ou & I’horoscope du jour de naissance, Etant
malade, n’allez pas chercher les enchanteurs, devins, sorciers
et magiciens, ne mettez pas des phylactéres aux fontaines, aux
arbres et au carrefour. Arrachez plutdt les arbres sacrés, et
jetez au fen quand vous en trouvez des simulacres de pieds
pendus au carrefour ».

Les textes des pénitentiels irlandais ou colombaniens énon-
cent aussi un grand nombre de pratiques superstitieuses dans
des expressions semblables & celles de saint Eloi, dont le
dictionnaire de Du Cange donne une explication qui n’est, hélas,
pas toujours satisfaisante ; puisque pour certaines d’entre elles,
il se contente d'écrire, superstitions !

Si les paiens et leurs cultes sont chassés des villes et de
leurs Taubourgs, au début du 7° siécle, ils proliférent dans les
campagnes, lors de la désorganisation du pouvoir mérovingien,
Ce n’est qu’a 'accession des Carolingiens, que la lutte contre
le paganisme est reprise avec vigueur. Une premiére loi de



— 54 —

Charles Martel (dont le texte est dailleurs perdu) punit de
quinze sous d’amende toute personne surprise & se livrer &
des pratiques superstitieuses. Au méme moment, saint Boniface,
saint Firmin, saint Chrodegand dans la Meuse, Moselle et
Lorraine, avec la collaboration d’ailleurs de Génebaud II,
évéque de Laon, intensifient la lutte.

En 743, le concile de Lestinnes, prés de Cambrai, réuni par
Carloman, le frére de Pépin le Bref avant son enirée comme
religieux au Mont Cassin et ot assistent les évéques de son
Etat, dont Génebaud II de Laon, rappelle l'ordonnance de
Charles Martel, frappant d’amende les pafens; pour assurer
une plus grande efficacité dans I’application des sanctions,
il énumére une trentaine de pratiques condamnabtes :

« les sacrifices sur les tombes, les repas sacriléges sur les
défunts, les cortéges immondes de février, les enclos sacrés,
les sacriléges pratiqués a Pégard des églises, les courses dans
les bois sacrés appelées Nimidas, les sacrifices sur les pierres,
les choses sacrées de Mercure et de Jupiter, les phylactéres et
les liens, les fontaines, les incantations, les augures sur la
fiente des oiseaux et le fumier des chevaux et des beeufs, les
éternuements, les devins et leurs sortiléges, le feu frotté sur
le bois dit Nodfyr (a4 la Saint-Jean d’été, donc au solstice, on
arrachait un poteau d’une palissade autour :duquel on enroulait
une grosse corde qu'on faisait glisser avec une trés grande
rapidite jusqu'a ce que le feu jaillisse et que le poteau s’en-
flamme ; alors on Pentretenait avec des chaumes, bruyéres et
bois trés secs, on ramassait précieusement les cendres pour
les éparpiller dans les champs et en chasser les chenilles), les
lieux considérés sacrés sans raison, les éclipses de lune oil
Pon crie ” lune, sois victorieuse ” (ce sont les vociférations déja
stigmatisées par saint Eloi), les orages, les cornes de cerfs et
autres charlataneries amoureuses (que nous allonms expliquer),
les demandes appelées biens Sainte Marie (sans doute des
pratiques exécutées par des femmes stériles en I'honneur de la
déesse-Meére), les sillons autour des villas, les courses paiennes
dites Yrias, exécutées avec des panniaux et des souliers fendus,
les figurines saupoudrées de farine, les figurines faites de
tissus, les figurines portées dans les champs, les pieds et
les mains de bois pendus au carrefour ou prés des fontaines
et les croyances aux femmes qui dévorent la lune pour arracher
le cceur des hommes »,

Malgré ces efforis pour extirper toutes ces pratiques, on
les retrouve encore sous Charlemagne en 789 dans ’admonition
générale : « Que personne ne s’adonne a la divination, a Iinter-
prétation des présages et augures, qu’on ne pratique pas les
incantations et qu’on n’interroge pas les esprits des morts.
Que les prestidigitateurs, enchanteurs, perturbateurs, magiciens,
soient chétiés et condamnés, En ce qui concerne les arbres,
les rochers, les ‘sources oil certains mettent des cierges et
s’adonnent A des pratiques de culte, que ces usages des plus



— 55 —

malfaisants sofent abolis et détruits partout ot on les trouve »,

En 858 & Tours, le concile reparle des sorcelleries pafennes
et en 906 & Prum, on condamne toutes ces Dianes et Epona
et toutes femmes qui chevauchent dans la nuit.

Dans le manuscrit 265 de Laon (IX® siécle) on lit encore :
<« Tous les cultes des idoles, sacrifices et augures des paiens
sont sacrileges, ainsi que les pratiques paiennes, tels que les
sacrifices des morts pres du corps du défunt ou sur sa tombe,
les augures, les phylactéres, les immolations sur les autels,
les fontaines, les arbres de Jupiter ou de Mercure ou autres
démons des pafens qui se célébrent certains jours fériés, et
les incantations et toutes les nombreuses autres choses qu'il
serait trop long dénumérer ».

Dans un autre manuscrit (N° 201) donné & la Cathédrale
de Laon, par Théodoric, évéque de Cambrai, avant 832, et
contenant des conciles provinciaux, on reléve une série de noms
de prétres paiens, tels que «les ” arioli” qui font des priéres
abominables sur Pautel des idoles, des présages funébres et
sollicitent des réponses des démons du ciel ; les ” haruspices ”
qui examinent les heures des jours et déterminent les heures
fastes pour entreprendre un ouvrage, les » augures” qui
examinent le vol et le cri des oiseaux, les ” sortilegi” qui
sont des sorciers qui pratiquent la divination ».

Enfin le manuscrit 468, également du IX° siécle, fournit une
liste encore plus compléte de tous ces personnages qui s’adon-
nent & toutes sortes de maléfices, (en se référant certainement
aux étymologies d’Isidore de Séville). « Il y a les nicromances
qui pratiquent la divination sur les morts, les idromances la
divination par les eaux, les devins, les enchanteurs ou incan-
tores, naturellement les arioli, les haruspices, les augures qui
examinent la nourriture et le chant des oiseaux, les pitonesses
qui sont des devineresses d’'Apollon, les astrologues qui
trouvent le destin dans les astres, les genethliaci qui étudient
les horoscopes de mnaissance, les mathematici qui sont des
sorciers calculant les horoscopes, les sortilegi, les salisatores,
les sauteurs et danseurs de tout acabit, donnant des présages
d’aprés la palpitation des membres par pression et enfin les
prestidigitateurs qui pratiquent l'aveuglement ».

Tous ces textes nous font saisir sur le vif le nonibre incroyable
de pratiques paiennes en usage aux 7¢, 8% et 9° siécles, dans
toutes les campagnes de nos régions. Lorsqu’on s'aventure
dans ce domaine, la grande difficulté réside dans une tra-
duction exacte de ces termes pius ou moins sibyllins, désignant
chaque forme de superstition. Pour §'y reconnaiire, il faut
d’abord essayer de déterminer lorigine de ces culfes,
celtique, gaulois, romain et germanique. Remarquons que
les cultes gaulois ont survécu & VPoccupation romaine et
méme ont profité d'une véritable renaissance a partir du
3° siécle, tandis que les cultes romains, eux, ont essayé de se



— 56 —

substituer, de se superposer, tant bien que mal 4 la mythologie
autochtone, La wquestion est donc exirémement complexe,
d’autant que certains cultes nous sont trés mal connus.

Le culte celtique tourne autour des pierres levées. Il suffit
d’énumérer, dans la campagne proche de Laon, les alignements
d’Orgeval (60 pierres levées encore il y a cent ans), la pierre
de Bois-les-Pargny, la pierre de Mons, et celle détruite de
Coucy-les-Eppes, lors de Uétablissement du chemin de fer
Laon-Reims. Les pierres trouées, oit 'on faisait passer bétes
et gens, il y en avait encore au siécle dernier, & Jouaigne,
Vassogne, Morsain, et Acy. Quant au sillon, autour des villas,
tous ces fossés sacrificiels, que la photo aérienne révéle trés
bien, et qui ont donné les ronds des fées, un relevé systématique
aurait besoin d’étre fait dans I’Aisne, comme il a ét¢ exécuté
par Monsieur Agache, dans la Somine.

Pour comprendre les pratiques gauloises et druidiques, il
est indispensable de résumer le mythe cyclique de la déesse-
meére, mythe qui a été extrémement bien étudié par le professeur
Hatt. (Archéologia n° 10-11-12).

Le Dieu Taranis est le dien du feu sidéral, le dien des
orages et des tempétes, son attribut est 1a roue qu’on enflamme
au solstice d'¢té¢ (a la Saint Jean) et que 'on fait dévaler sur
la pente d’'une montagne lors des jeux des vallationes. Les
Romains donneront & Taranis, comme attribut, un aigle. Mais
nous ne nous faisons pas d'illusion, Taranis n'est pas super-
posable & Jupiter. Taranis a une épouse, la déesse-mére qui
est une belle infidéle, elle s’enfuit avec Esus ou Cernunnos, le
Dieu, & cornes de cerf, le dieu de la fécondité. Lors de ses
noces avec Esus, la déesse, en signe nuptial, se parera de
bandelettes et phylactéres, comme toute jeune mariée gauloise,
et elle pénéirera dans le monde souterrain de la terre, domaine
de Teutates, grace au serpent & téte de bélier, qui est la pluie,
tombant sur le sol aprés lorage. Taranis, époux abandonné,
envoie & la poursuite de la fugitive des chiens féroces au
pelage constellé pour la dévorer, mais la déesse sera protégée
par une armée commandée par quatre Dieux : Teutates, por-
tant sur son casque un sanglier, Esus une téte de cerf, Belenus
un corbeau, et Loucetios un arc-en-ciel. Le temps des amours
terminé, lorsque la déesse voudra revenir sur la terre, elle
sera, ainsi que ses deux suivantes, transformée, par sortiléges,
en grues, et elles se poseront sur un arbre feuillu de la forét.
Esus ne se libérera lui-méme de son animalité que par la mort
du cerf exécuté par son ami Loucetios ; alors Esus s’n ira
par la forét, y tuera trois taureaux dont le sang servira a
asperger les grues, Parbre feuillu sera arraché tout entier et
jeté dans un puits, racines en l'air, alors 1a bonne mére pourra
reprendre sa place prés de son premier époux Taranis, et
abandonner le cerf,

Monsieur Hatt reléve que notre langage a conservé des
expressions venues fout droit du culte de la déesse-mére : un



époux abandonné par sa femme est doté de cornes, la femme
légere est une grue, et si on tient 4 se venger d’un affront, on
annonce qu'on enverra le chien de sa chienne. Mais, ce qui
frappe d’abord dans ce récit gaulois, pour nous Laonnois, c'est
que notre ville est la cité de Loucetios. Le nom primitif de
Laon est lugdunum, c’est-a-dire la montagne de Lug ou Lou-
cetios, la montagne du Dieu an ciel brillant. Loucetios est
étroitement associé a Belenus — Apollon, le Dieu du soleil,
qui chez les gaulois, portait, dans sa main, un corbeau, d’ot
la traduction romaine du mot lugdunum, la montagne du
corbeau. (C’est la méme traduction pour Lyon, Leyde, etc...).
Or une double trouvaille archéologique en 1849, & Laon méme,
confirme l'importance de ces deux Dieux de la lumidre ici.
On a trouvé, en effet, deux sous d’or, le premier gaulois,
portant sur une face le cheval du soleil, et sur lautre un ceil
de profil (signe du soleil) avec larc-en-ciel et les lettres
LUCOTIO ; la deuxiéme piéce d'or, d’époque mérovingienne,
porte les mots LAUDUNO CLOATO, avec un buste d’homme
et sur 'avers, un corbeau de profil en plein vol avec les quatre
plumes de sa queue étalée. Ces deux piéces sont laonnoises
et mettent Paccent sur l'association Belenus Loucetios, ici-
méme, Les vieux annalistes laonnois rapportent aussi qu’il y
avait 4 Laon un culte de la déesse-mére semblable a celui de
Nogent-sous-Coucy et un ancien manuscrit de Saint-Vincent,
cité par Leleu, mais malheureusement disparu a présent, nous
dit que saint Rémi créa un collége de chanoines dans 'église
Notre-Dame pour éliminer un collége de druides situé prés de
cette nouvelle église,

Si nous reprenons la liste des animaux immondes s’enfuyant
de Laon, en 640, nous y comptons un cerf, un sanglier, un
taurean, foutes bétes du mythe de la déesse-mére. Dans une
des trés belles peintures d’un de nos plus précieux manuscrits
du 8° siecle, le Paul Orose (manuscrit 137) autour de I'agneau
sur la croix, qui est entouré des quatre évangélistes sous leurs
signes anthropomorphiques, on voit une frise composée de
chiens effrayants qui tournent préts & dévorer les chrétiens
inattentifs, Or, ces molosses ont tous le pelage constellé, ils
sont sans aucun doute, les chiens de Taranis ; preuve indubitable
que le miniaturiste laonnois connaissait encore {frés bien
Phistoire de la Bonne Mére.

D’ailleurs les habitants, fin Janvier, début Février, pour
imiter Cernunnos le dieu qui porte des braies et des cornes
de cerf, selon une coutume ancestrale, tuaient des cerfs, se
revétaient des peaux, et trois jours durant se livraient & des
danses sexuelles effrénées. Les farandoles, dites le cortége du
roi des braies, ot ont disparu, bien siir, les cornes aux 12°
et 13" siécles, se rattachent certaimement & ces danses proces-
sionnelles pafennes du «dieu porteur de braies. On comprend
pourquoi, les pénitentiaires colombaniens, saint Eloi et le
concile de Lestinnes tonnent contre ces pratigues qu’ils appellent



immondes, La déesse-mére était parée de phylactéres et liens,
signe de son union avec le cerf, or léglise interdit aussi
phylactéres et liens; les grues se posent sur les arbres qui
purifient, et le culte des arbres est lui aussi interdit; mais
les usages antiques ont la vie dure. Monsieur Dumas m’a
signalé qu’au 18° siécle, I'église de Crécy-sur-Serre interdisait
l'usage palen de jeunes gens allant planter des arbres entiets
sous les fenétres de leurs belles, e en Thiérache encore mainte-
nant, les amoureux plantent des arbres feuillus au 1* Mali.

Monsieur Hatt montre que lors de la conquéte romaine, les
druides furent pourchassés par les premiers empereurs, mais
seuls furent épargnés les sanctuaires de Belenus -Loucetios,
ces deux dieux du soleil et du ciel brillant, olt les druides
installés prés de fontaines et de sources jaillissantes pratiquaient
la médecine divinatoire. Rome, utilisant leur savoir, n’osa
jamais les faire disparaiire, et il est non moins certain qu’au
7° siécle, lorsqu’on était malade, on faisait encore appel a ces
devins, sorciers et magiciens, et on allait aux fontaines et aux
arbres, oft les druides prodiguaient leurs soins, puisque 1’église
interdit aux malades chrétiens de se rendre 4 ces lieux de culte
et d'y déposer des pieds et des mains de bois ou des simulacres
des diverses parties du corps en ex-voto. Si, a Laon, je n’ai,
pour I'instant, trouvé trace de ces sortes d’ex-voto, prés des
fontaines jaillissantes prés des portes, le légendaire de sainte
Salaberge fait une allusion certaine aux immersions et sacrifices
humains qui s’y perpétraient.

Dans Iétude faite sur la famille de sainte Salaberge par le
colonel Larose, on voit que la sainte, avant d’entrer en religion,
avec son mari, fonde dans la région de Toul des quantités
d’églises dédicacées toutes a Saint Martin (19), Notre-Dame
(12) et Saint Georges (2).

Si le monastére de Salaberge 4 Laon s’appelle Notre-Dame
la Profonde, nous voyons apparaitre prés des deux portes
principales de la cité deux églises, dont les patrons sont chargés
de défendre la ville contre le retour offensif des cultes pafens,
puisque la premiére, au-dessus de la Valise, est consacrée a
saint Georges, juste au-dessus de la fontaine, et que la
deuxiéme située prés de la porte mortelle est placée sous la
garde de saint Michel, archange vainqueur du démon, chargé
du partage des bons et méchants au jugement dernier en
général, et ici en particulier chargé de protéger les chrétiens
défunts dont les corps étaient passés sous cette porte avant
d’étre enterrés a Saint-Vincent,

De plus, au 7° siécle, PEglise, pour vaincre le paganisme
renaissant, christianise un certain nombre de lieux de culte
paien, comme P'avait proné saint Martin au 4° siécle. Il semble
bien que ce soit le cas de Laon pour le lien oit se déroulaient
tes «vallationes » au solstice d’été, avec la roue de Taranis.
Clest au 7¢ siécle que fut fondée I'église Saint-Martin-des-
Champs, avec un collége de chanoines, juste au-dessus de la



— 59 —

pente d’un lieu dit, appelé « La Roue», Cette église donnée
4 saint Norbert, au début du XII* siécle, deviendra une abba-
tiale prémontrée, et la vigne plantée sur le lieu dit de la Roue
sera donnée par le roi Louis VI le Gros aux chanoines réguliers
qui, en reconnaissance de cette donation, choisiront pour
armoiries de leur maison, la fleur de lys et la roue, sans se
rendre compte que cette roue; & horreur! éfait la roue du
dieu Taranis qui, le jour de la Saint Jean, dévalait enflammée
la pente, lors de la féte de la déesse-mére et de son premier
mari.

En ce qui concerne saint Fiacre, lui aussi Irlandais du 7°
siécle, nous le voyons chasser du bois de Breuil les pratiques
paiennes et le culte de la déesse romaine Robigalia, la déesse
rouge & qui on apportait des offrandes en procession chaque
printemps, pour protéger les blés de la rouille et des rats. Or,
cette procession avait tant de succés que 'église du 7° siécle
décida comme lavait préconisé saint Martin au 4° siécle, de
la christianiser. C'est la fameuse procession des Robardiaux,
oit 'on promenait enchainées, les fameuses papoires, ces ani-
maux fantastiques représentant un aigle, un serpent cornu et
un dragon ailé, Le premier, 'aigle, est naturellement le symbole
gallo-romain du Dieu Taranis; le serpent cornu, lui, nous
rappelle les rites de la pluie fécondante de la déesse-mére et
le dragon ailé est le signe du démon dont la représentation,
pensent certains archéologues, a éié fournie par les squelettes
fossiles des ichthyosaures. La procession, qui avait lieu, chaque
année, aux Rogations, débutait 3 la Cathédrale ; aprés diverses
stations aux oprincipales églises du plateau (ce qui est un
phénoméne caractéristique dans 1église mérovingienne qui
prona les stations régulidres autour de P'église cathédrale) le
cortege descendait la montagne par la rampe Saint-Marcel,
se rendait d’abord au Breuil, puis a I'église de Vaux, pour
rentrer dans la ville par la Valise,

Les deux premiers jours, les papoires précédaient la croix,
les prétres, les clercs et les Laonnois ; le troisiéme et dernier
jour, les papoires terminalent le cortége, montrant ainsi qi’elles
avaient été wvaincues par la croix. Tous les habitants de la
ville étaient tenus d’aller aux Robardiaux, seuls les malades
et les infirmes étaient exempts, mais devaient fournir la boisson
nécessaire aux porteurs des animaux,

Partout, & la méme époque, on signale de semblables pro-
cessions, a4 Saint-Quentin, dans les Flandres, & Metz, ol les
papoires s’appelafent le «graoully», dans le Nivernais et
également dans la ville de Vienne, sur les bords du Rhone,
ou elle avait ébé instituée, nous rapporte le vieil annaliste
saint Avit « pour mettre fin dans cette ville & la sauvagerie
des cerfs franchissant les portes de la cité et la parcourant
toute entiére, sans rien craindre ».



— 60 —

Ces processions sont donc la manifestation d’'une lutte sévére
et générale, entreprise contre le paganisme par Péglise méro-
vingienne au temps de sainte Salaberge.

S. MARTINET.

SOURCES

— Acta sanctorum ord. Ben,
duc d’Achery et Mabillon t. 2 - p. 421-432
Vita Salaberge.

— Dom Wyart - Histoire de I'abbaye Saint-Vincent.

— QGousset : Actes de la province ecclésiastique de Reims,
instruction de saint Eloi (640- 660) t. 1, pages 49 4 75 -
Concile de Lestinnes t. 1 p.

— Ms, 265 de Laon IX° f, 178,
— Ms, 201 de Laon IX® f, 1v,
— Ms. 468 de Laon IX® f. II,
— E. Fleury : Les antiquités du département de I’Aisne, t. 1.
— Haat : Les cultes gaulois, Archeologia n° 10 - 11 - 12,
~— Ms, 137 de Laon, VIII* - Paul Orose f. 1v.
— Leleu Ms. 551 - f. 20,
— iLisiard : Ulysse Chevalier, ordinaire de Laon, p. 139.
— Melleville : Histoire de Laon, t. 1, p. 185.
— «Capitulaires de Charlemagne an. 789 n° 65.

W=

Les grands Révolutionnaires de I’Aisne

et leurs pays natals
(1r partie)

La période de la Révolution de 1789-1800 est une des plus
tragiques de notre histoire: la plupart des grands dirigeants
ou théoriciens de I’époque périrent de mort violente. Peu de
périodes de I’histoire de France furent aussi sinistres et aussi
funestes aux dirigeants. On peut citer : 'époque mérovingienne



